ELIO DOTTO 1

ELIO DOTTO

Esclusi?
«... fino a raggiungere la misura della pienezza di Cristo»

Abstract

Il recente dibattito sull’ammissione alla comunione eucaristica dei fedeli divor-
ziati risposati appare come la punta di un iceberg rispetto alla discussione sulla
pertinenza delle norme canoniche escludenti in una Chiesa che ha messo al cen-
tro la misericordia inclusiva. In realta, le esclusioni canoniche dai sacramenti
hanno esse stesse una singolare intenzione inclusiva: il carattere medicinale
della scomunica e dell’interdetto, la disciplina ecumenica della communicatio
In sacris e I’irregolarita canonica come strumento per la salus animarum inten-
dono avvicinare, e non allontanare, edificando la comunione ecclesiale, e non
stabilendo chi deve starne fuori. Ma perche tale intendimento venga effettiva-
mente percepito é necessario argomentare meglio I’articolazione che distingue
e lega la legge canonica, e dunque 1’ordinamento della Chiesa, con la legge
morale, e dunque la coscienza del fedele, nella tensione continua verso quella
piena comunione che & chiamata a manifestare il corpo di Cristo.



ESCLUSI?

Esclusi?
«... fino a raggiungere la misura della pienezza di Cristo»

Le esclusioni canoniche nel tempo della misericordia

La stagione ecclesiale che stiamo vivendo € indubbiamente segnata dal tema
della misericordia. L’anno giubilare appena concluso, ma soprattutto la nuova
attenzione al vissuto antropologico ferito, sintetizzata in modo emblematico dal
capitolo ottavo dell’esortazione apostolica post-sinodale Amoris laetitial, fanno
della misericordia I’atteggiamento pastorale predominante della Chiesa catto-
lica contemporanea, e non soltanto uno slogan mediaticamente efficace.

In tale contesto sembra crescere la distanza tra pastorale e diritto canonico:
infatti, la misericordia inclusiva, capace di integrare tutti, viene percepita come
difficilmente conciliabile con le norme canoniche che escludono. Il caso piu
dibattuto e certamente quello dell’applicazione ai fedeli divorziati risposati del
can. 915 del Codice di diritto canonico, o del parallelo can. 712 del Codice dei
canoni delle chiese orientali, che prevedono I’esclusione di determinati fedeli
dalla comunione eucaristica?. Ma la discussione sviluppatasi attorno a questa
particolare situazione esistenziale rivela un’insofferenza piu diffusa nei con-
fronti della legge canonica, e della legge positiva in genere, al punto che 1’ap-
pello alla misericordia viene inteso come alternativo rispetto al carattere vinco-
lante delle norme.

Ovviamente questa divaricazione tra pastorale e diritto canonico sottende
questioni teoriche irrisolte che richiederebbero un’adeguata trattazione prelimi-
nare: ci riferiamo, in particolare, alla nozione stessa di legge, che non puo essere
compresa in modo riduttivo come un confine entro il quale tenersi, ma deve

! FRANCESCO, esortazione apostolica post-sinodale Amoris lagtitia sull’amore nella fami-
glia, 19 marzo 2016.

2 «Non siano ammessi alla sacra comunione gli scomunicati e gli interdetti dopo 1’irroga-
zione o la dichiarazione della pena e gli altri che ostinatamente perseverano in peccato grave
manifesto» (can. 915 del Codice di diritto canonico). «Devono essere allontanati dal ricevere
la Divina Eucaristia coloro che sono pubblicamente indegni» (can. 712 del Codice dei canoni
delle chiese orientali). L’applicazione della categoria di «coloro che ostinatamente perseve-
rano in peccato grave manifesto», 0 «coloro che sono pubblicamente indegnix», anche ai fedeli
divorziati risposati venne sancita dal Pontificio consiglio per i testi legislativi il 24 giugno
2000 con una Dichiarazione, pubblicata sull’Osservatore Romano del 7 luglio 2000 e in
Communicationes 32 (2000) 159-162. 1l carattere perentorio della Dichiarazione, in sé auto-
revole al massimo livello ma che peraltro non si configura come un’interpretazione autentica
di cui al can. 16, sembra in qualche modo messo in discussione dall’esortazione Amoris lae-
titia, in particolare nel numero 304 e soprattutto nella nota 351.



ELIO DOTTO 3

essere riscoperta come un’«istruzione cordiale sul bene»3. E tuttavia una veloce
recensione delle principali esclusioni previste dal diritto canonico vigente puo
bastare per coglierne la singolare intenzione inclusiva, e dunque originaria-
mente pastorale, che cerca di definire il rapporto sempre in movimento tra la
coscienza del fedele e la comunione ecclesiale chiamata a manifestare il corpo
di Cristo.

L’intenzione inclusiva delle esclusioni canoniche dal rito

Rispetto alle esclusioni canoniche in genere, le esclusioni dal rito, e in parti-
colare dai sacramenti, soprattutto dall’eucaristia e dalla comunione eucaristica,
sono certamente le piu significative per 1’intima connessione che lega la liturgia
della Chiesa con la stessa comunione ecclesiale, secondo 1’antico assioma per
cui non solo «la Chiesa fa I’eucaristia» ma anche «l’cucaristia fa la Chiesa»*.
Di conseguenza limitiamo le nostre considerazioni a queste esclusioni dal rito,
previste dall’ordinamento canonico vigente® principalmente in tre casi: per i fe-
deli scomunicati o interdetti, per i fedeli che non sono in piena comunione con
la Chiesa cattolica e per i fedeli che ostinatamente perseverano in peccato grave
manifesto.

Il primo caso & normato dai cann. 1331 e 1332, dove si determinano gli effetti
della scomunica e dell’interdetto. Le due massime sanzioni penali canoniche
prevedono il divieto di ricevere i sacramenti, ma non stabiliscono 1’esclusione
dal rito: il fedele scomunicato o interdetto puo partecipare al sacrificio eucari-
stico, come pure a qualungue altra cerimonia di culto, anche se non come mini-
stro, ed addirittura puo ricevere i sacramentali. Considerando insieme I’intensita
di tali effetti, decisamente ridotta rispetto al Codice del 1917¢, e le modalita di

% Cosi possiamo tradurre 1’ebraico torah: istruzione che parla al cuore, che scrive la parola
di Dio nel cuore, e non sulle tavole di pietra soltanto; cf. p. 678 di G. ANGELINI, «Il Vangelo
della misericordia, oggi. Emozione e virtu» in La Rivista del clero italiano 96 (2015) 670-
687.

% Tale assioma ¢ stato riscoperto in epoca contemporanea dal teologo francese Henry De
Lubac: ad esempio cf. H. DE LuBAc, Meditazioni sulla Chiesa, Milano 1979, p. 82.

® Ci riferiamo, nella normativa e nel linguaggio, all’ordinamento canonico latino, e dunque
al Codice di diritto canonico, da cui sono tratti i canoni qui di seguito commentati, che ci-
tiamo nella traduzione italiana dell’edizione UELCI del 1997 rivista a cura della Redazione
di Quaderni di diritto ecclesiale (Milano 2011).

611 can. 2259 del Codice del 1917 privava lo scomunicato del diritto di assistere ai divini
uffici; inoltre il can. 2260 esplicitava che allo scomunicato la cui censura era stata irrogata o
dichiarata era proibito di ricevere non solo i sacramenti ma anche i sacramentali. Per una piu
approfondita comparazione con il diritto penale del primo Codice si vedano le analisi fatte



ESCLUSI?

applicazione delle pene, dove il fine non e tanto 1’irrogazione o la dichiarazione
quanto piuttosto la remissione’, possiamo cogliere 1’indole pastorale del vigente
diritto penale canonico, pitu medicinale che espiatorio, in conformita al principio
terzo enunciato dal Sinodo dei vescovi del 1967 in vista della revisione del Co-
dice: «nelle leggi del Codice di diritto canonico deve risplendere lo spirito della
carita, della temperanza, dell’umanita e della moderazione, tutte ugualmente
virtu soprannaturali che distinguono le nostre leggi da qualunque altro diritto
umano o profano»®.

Il secondo caso e regolato dal can. 844, che innova la disciplina del primo
Codice® a norma del Concilio Vaticano Il introducendo la possibilita della com-
municatio in sacris con determinati fedeli non cattolici per quanto riguarda i
sacramenti della penitenza, dell’eucaristia e dell’unzione degli infermi. Pur ri-
badendo il principio generale in sé escludente per cui «i ministri cattolici am-
ministrano lecitamente i sacramenti ai soli fedeli cattolici, i quali parimenti i
ricevono lecitamente dai soli ministri cattolici», il canone permette di includere
nell’amministrazione dei predetti tre sacramenti anche «i membri delle Chiese
orientali che non hanno piena comunione con la Chiesa cattolica», come pure
«i membri delle altre Chiese, le quali, a giudizio della Sede apostolica, relativa-
mente ai sacramenti in questione, si trovino nella stessa condizione delle Chiese
orientali» e, in pericolo di morte o per altra grave necessita a giudizio dell’au-
torita locale competente, «altri cristiani che non hanno piena comunione con la
Chiesa cattolica», in un crescendo inclusivo dove determinante non e piu la
qualifica dei fedeli non cattolici come eretici e scismatici, ma la tensione di tutti
I battezzati verso la piena comunione ecclesiale.

Il terzo caso e quello del gia citato can. 915, il quale in realta non aggiunge
nuove esclusioni ma rimanda sia alla disciplina penale che esclude gli scomu-
nicati e gli interdetti dal ricevere i sacramenti, sia al successivo can. 916 che
impone al fedele «consapevole di essere in peccato grave» di autoescludersi

subito dopo la promulgazione del Codice del 1983: cf., ad esempio, V. DE PAoLIS, «ll libro
VI le sanzioni nella Chiesa» in La Scuola Cattolica 112 (1984) 356-381.

" Che la remissione sia il necessario punto di arrivo delle pene & evidente dalle modalita
molteplici con cui pu0 essere realizzata, anche nella singolare sede del foro interno (cf. cann.
1354-1357), ulteriormente ampliate di recente nel caso della scomunica per aborto procurato
(cf. FRANCESCO, lettera apostolica Misericordia et misera a conclusione del Giubileo straor-
dinario della misericordia, 20 novembre 2016, n. 12).

8 Nostra traduzione; per ’intero testo originale cf. Communicationes 1 (1969) 77-85.

%Il can. 73182 del Codice del 1917 stabiliva che «& vietato amministrare i sacramenti della
Chiesa agli eretici e agli scismatici, anche a quelli che li chiedono errando in buona fede, se
prima non si sono riconciliati con la Chiesa, respinti gli errori» (la traduzione e nostra).



ELIO DOTTO 5

dalla comunione eucaristical®. Tale secondo rimando, riferito ai fedeli che osti-
natamente perseverano in peccato grave manifesto, offre anche la chiave erme-
neutica della norma, per cui I’ostacolo che determina 1’esclusione non e soltanto
I’irregolarita canonica ma, piu radicalmente, I’inadeguatezza morale; fino a ri-
conoscere che I’obiettivo dell’esclusione stessa non ¢ 1’allontanamento ma piut-
tosto la conversione, nel contesto di quella salus animarum a cui devono essere
ordinate tutte le norme canoniche.

Nel rapporto originario tra legge e coscienza

Il carattere medicinale della scomunica e dell’interdetto, la disciplina ecume-
nica della communicatio in sacris e I’irregolarita canonica come strumento per
la salus animarum rendono evidente che I’intenzione inclusiva delle esclusioni
canoniche dai sacramenti puo essere compresa soltanto argomentando meglio
I’articolazione che distingue e lega la legge canonica con la legge morale, e non
certo attenuando il carattere vincolante delle norme con generici appelli alla
misericordia. Un esempio di tale articolazione lo abbiamo proprio nel can. 916
che stabilisce la condizione fondamentale richiesta al fedele per ricevere la co-
munione eucaristica:

Colui che e consapevole di essere in peccato grave, non celebri la Messa né comu-
nichi al Corpo del Signore senza aver premesso la confessione sacramentale, a
meno che (nisi) non vi sia una ragione grave e manchi I’opportunita di confessarsi;
nel qual caso si ricordi che e tenuto a porre un atto di contrizione perfetta, che
include il proposito di confessarsi quanto prima.

La legge canonica € singolare non perché sia meno vincolante rispetto alle
altre leggi umane, ma perché presuppone la legge morale, e dunque il ruolo
centrale della coscienza nella stessa formalizzazione della legge. Pertanto,
I’esclusione 0 viceversa I’inclusione rispetto alla comunione eucaristica non
viene determinata da un’imposizione esterna ma da azioni interiori della co-
scienza: la consapevolezza di essere in peccato grave e I’atto di contrizione per-
fetta, che addirittura in determinati casi puo sostituire 1’obbligo esterno della
confessione previa. Decisiva quindi non € la condizione canonica, ma piuttosto

19 In pratica il can. 915 impone ai ministri di non ammettere (ne admittantur) alla comu-
nione eucaristica quei fedeli che gia sono esclusi a causa di una pena canonica irrogata o
dichiarata di cui ai cann. 1331 e 1332 (e dunque non nel caso di una pena latae sententiae
non dichiarata) oppure perché, perseverando ostinatamente in peccato grave manifesto, sono
nella situazione morale di cui al can. 916.



ESCLUSI?

il rapporto della coscienza del fedele con la legge stessa di Dio, che viene espli-
citato dalla condizione canonica.

Soltanto custodendo questa articolazione tra legge canonica e legge morale!!
sara possibile evitare sia la deriva legalista del diritto canonico che la sua emar-
ginazione dalla pastorale, giungendo ad una corretta comprensione della comu-
nione ecclesiale, e delle conseguenti esclusioni od inclusioni rispetto ad essa.

Nella tensione continua verso la piena comunione

In conclusione, illuminante rimane la stessa definizione della comunione ec-
clesiale che troviamo nel Codice di diritto canonico al can. 205

Su questa terra sono nella piena comunione della Chiesa cattolica quei battezzati
che sono congiunti con Cristo nella sua compagine visibile, ossia mediante i vincoli
della professione di fede, dei sacramenti e del governo ecclesiastico.

L’ordinamento canonico vigente non distingue tra «fedeli che sono nella co-
munione», dungue inclusi, e «fedeli che non sono nella comunione», dunque
esclusi; ma, piu sottilmente, la distinzione & «su questa terra» tra «fedeli che
sono nella piena comunione» e «fedeli che non sono nella piena comunione».
La comunione ecclesiale infatti € manifestazione della comunione dei battezzati
in Cristo: pertanto non potra mai determinare un’appartenenza integralista od
un’esclusione netta, ma dovra sempre manifestare quella tensione per cui ogni
battezzato cammina verso «la misura della pienezza di Cristo»*3. In tale contesto,
le esclusioni canoniche dai sacramenti, rimandando sempre alla coscienza del
fedele, mantengono la loro funzione medicinale o ecumenica o di strumento per
la salus animarum: e ci vincolano affinché «agendo secondo verita nella carita,

11 Purtroppo I’attuale dibattito attorno al capitolo ottavo dell’esortazione apostolica Amo-
ris laetitia fatica a mantenere questa articolazione, interpretando la condizione esistenziale
dei fedeli divorziati risposati in riferimento piu all’irregolarita canonica che alla situazione
morale.

1211 canone ha come fonte il n. 14 della Costituzione dogmatica Lumen gentium del Con-
cilio Vaticano II: insieme al can. 204 porta nell’ordinamento canonico 1’ecclesiologia conci-
liare, costituendo una delle principali chiavi ermeneutiche del diritto canonico rinnovato,
come testimonia la ripresa integrale di tali due canoni all’inizio del Codice dei canoni delle
chiese orientali (cann. 7 e 8).

13 Cf. Ef 4,11-13: «Ed egli ha dato ad alcuni di essere apostoli, ad altri di essere profeti,
ad altri ancora di essere evangelisti, ad altri di essere pastori e maestri, per preparare i fratelli
a compiere il ministero, allo scopo di edificare il corpo di Cristo, finché arriviamo tutti
all’unita della fede e della conoscenza del Figlio di Dio, fino all’uomo perfetto, fino a rag-
giungere la misura della pienezza di Cristox».



ELIO DOTTO 7

cerchiamo di crescere in ogni cosa tendendo a lui, che é il capo, Cristo» (Ef
4,15).



ESCLUSI?

ELIO DOTTO

Nato a Cuneo nel 1973, presbitero della Diocesi di Cuneo dal 1998, si & laureato
in teologia pratica presso la Facolta teologica dell’Italia Settentrionale di Mi-
lano nel 2006 con una tesi sul rinnovamento del linguaggio ecclesiastico in Ita-
lia.

Insegnante di religione cattolica e vicario parrocchiale in alcune parrocchie
della citta di Cuneo tra il 1998 ed il 2007, dal 2008 al 2013 € stato insegnante e
direttore didattico ed amministrativo dell’«Istituto mons. Andrea Fiore», com-
prendente quattro scuole paritarie cattoliche del primo ciclo di istruzione.
Cancelliere vescovile nella Curia diocesana di Cuneo dal 2013, nel 2016 si &
laureato in diritto canonico presso la Facolta San Pio X di Venezia con una tesi
sul tema: «Diritti fondamentali - Sulla pertinenza teologica e canonistica di una
categoria giuridica moderna.

Dal 19 luglio 2015 e anche parroco a Limone Piemonte (CN).



