
ELIO DOTTO 

 
1 

ELIO DOTTO 

Esclusi?                                                                                            
«... fino a raggiungere la misura della pienezza di Cristo» 

Abstract 

Il recente dibattito sull’ammissione alla comunione eucaristica dei fedeli divor-

ziati risposati appare come la punta di un iceberg rispetto alla discussione sulla 

pertinenza delle norme canoniche escludenti in una Chiesa che ha messo al cen-

tro la misericordia inclusiva. In realtà, le esclusioni canoniche dai sacramenti 

hanno esse stesse una singolare intenzione inclusiva: il carattere medicinale 

della scomunica e dell’interdetto, la disciplina ecumenica della communicatio 

in sacris e l’irregolarità canonica come strumento per la salus animarum inten-

dono avvicinare, e non allontanare, edificando la comunione ecclesiale, e non 

stabilendo chi deve starne fuori. Ma perché tale intendimento venga effettiva-

mente percepito è necessario argomentare meglio l’articolazione che distingue 

e lega la legge canonica, e dunque l’ordinamento della Chiesa, con la legge 

morale, e dunque la coscienza del fedele, nella tensione continua verso quella 

piena comunione che è chiamata a manifestare il corpo di Cristo. 

  



ESCLUSI? 2 

Esclusi?                                                                                            
«... fino a raggiungere la misura della pienezza di Cristo» 

Le esclusioni canoniche nel tempo della misericordia  

La stagione ecclesiale che stiamo vivendo è indubbiamente segnata dal tema 

della misericordia. L’anno giubilare appena concluso, ma soprattutto la nuova 

attenzione al vissuto antropologico ferito, sintetizzata in modo emblematico dal 

capitolo ottavo dell’esortazione apostolica post-sinodale Amoris laetitia1, fanno 

della misericordia l’atteggiamento pastorale predominante della Chiesa catto-

lica contemporanea, e non soltanto uno slogan mediaticamente efficace. 

In tale contesto sembra crescere la distanza tra pastorale e diritto canonico: 

infatti, la misericordia inclusiva, capace di integrare tutti, viene percepita come 

difficilmente conciliabile con le norme canoniche che escludono. Il caso più 

dibattuto è certamente quello dell’applicazione ai fedeli divorziati risposati del 

can. 915 del Codice di diritto canonico, o del parallelo can. 712 del Codice dei 

canoni delle chiese orientali, che prevedono l’esclusione di determinati fedeli 

dalla comunione eucaristica2. Ma la discussione sviluppatasi attorno a questa 

particolare situazione esistenziale rivela un’insofferenza più diffusa nei con-

fronti della legge canonica, e della legge positiva in genere, al punto che l’ap-

pello alla misericordia viene inteso come alternativo rispetto al carattere vinco-

lante delle norme. 

Ovviamente questa divaricazione tra pastorale e diritto canonico sottende 

questioni teoriche irrisolte che richiederebbero un’adeguata trattazione prelimi-

nare: ci riferiamo, in particolare, alla nozione stessa di legge, che non può essere 

compresa in modo riduttivo come un confine entro il quale tenersi, ma deve 

                                           
1
 FRANCESCO, esortazione apostolica post-sinodale Amoris laetitia sull’amore nella fami-

glia, 19 marzo 2016. 
2
 «Non siano ammessi alla sacra comunione gli scomunicati e gli interdetti dopo l’irroga-

zione o la dichiarazione della pena e gli altri che ostinatamente perseverano in peccato grave 

manifesto» (can. 915 del Codice di diritto canonico). «Devono essere allontanati dal ricevere 

la Divina Eucaristia coloro che sono pubblicamente indegni» (can. 712 del Codice dei canoni 

delle chiese orientali). L’applicazione della categoria di «coloro che ostinatamente perseve-

rano in peccato grave manifesto», o «coloro che sono pubblicamente indegni», anche ai fedeli 

divorziati risposati venne sancita dal Pontificio consiglio per i testi legislativi il 24 giugno 

2000 con una Dichiarazione, pubblicata sull’Osservatore Romano del 7 luglio 2000 e in 

Communicationes 32 (2000) 159-162. Il carattere perentorio della Dichiarazione, in sé auto-

revole al massimo livello ma che peraltro non si configura come un’interpretazione autentica 

di cui al can. 16, sembra in qualche modo messo in discussione dall’esortazione Amoris lae-

titia, in particolare nel numero 304 e soprattutto nella nota 351. 



ELIO DOTTO 

 
3 

essere riscoperta come un’«istruzione cordiale sul bene»3. E tuttavia una veloce 

recensione delle principali esclusioni previste dal diritto canonico vigente può 

bastare per coglierne la singolare intenzione inclusiva, e dunque originaria-

mente pastorale, che cerca di definire il rapporto sempre in movimento tra la 

coscienza del fedele e la comunione ecclesiale chiamata a manifestare il corpo 

di Cristo. 

L’intenzione inclusiva delle esclusioni canoniche dal rito 

Rispetto alle esclusioni canoniche in genere, le esclusioni dal rito, e in parti-

colare dai sacramenti, soprattutto dall’eucaristia e dalla comunione eucaristica, 

sono certamente le più significative per l’intima connessione che lega la liturgia 

della Chiesa con la stessa comunione ecclesiale, secondo l’antico assioma per 

cui non solo «la Chiesa fa l’eucaristia» ma anche «l’eucaristia fa la Chiesa»4. 

Di conseguenza limitiamo le nostre considerazioni a queste esclusioni dal rito, 

previste dall’ordinamento canonico vigente5 principalmente in tre casi: per i fe-

deli scomunicati o interdetti, per i fedeli che non sono in piena comunione con 

la Chiesa cattolica e per i fedeli che ostinatamente perseverano in peccato grave 

manifesto. 

Il primo caso è normato dai cann. 1331 e 1332, dove si determinano gli effetti 

della scomunica e dell’interdetto. Le due massime sanzioni penali canoniche 

prevedono il divieto di ricevere i sacramenti, ma non stabiliscono l’esclusione 

dal rito: il fedele scomunicato o interdetto può partecipare al sacrificio eucari-

stico, come pure a qualunque altra cerimonia di culto, anche se non come mini-

stro, ed addirittura può ricevere i sacramentali. Considerando insieme l’intensità 

di tali effetti, decisamente ridotta rispetto al Codice del 19176, e le modalità di 

                                           
3
 Così possiamo tradurre l’ebraico torah: istruzione che parla al cuore, che scrive la parola 

di Dio nel cuore, e non sulle tavole di pietra soltanto; cf. p. 678 di G. ANGELINI, «Il Vangelo 

della misericordia, oggi. Emozione e virtù» in La Rivista del clero italiano 96 (2015) 670-

687. 
4
 Tale assioma è stato riscoperto in epoca contemporanea dal teologo francese Henry De 

Lubac: ad esempio cf. H. DE LUBAC, Meditazioni sulla Chiesa, Milano 1979, p. 82. 
5
 Ci riferiamo, nella normativa e nel linguaggio, all’ordinamento canonico latino, e dunque 

al Codice di diritto canonico, da cui sono tratti i canoni qui di seguito commentati, che ci-

tiamo nella traduzione italiana dell’edizione UELCI del 1997 rivista a cura della Redazione 

di Quaderni di diritto ecclesiale (Milano 2011). 
6
 Il can. 2259 del Codice del 1917 privava lo scomunicato del diritto di assistere ai divini 

uffici; inoltre il can. 2260 esplicitava che allo scomunicato la cui censura era stata irrogata o 

dichiarata era proibito di ricevere non solo i sacramenti ma anche i sacramentali. Per una più 

approfondita comparazione con il diritto penale del primo Codice si vedano le analisi fatte 



ESCLUSI? 4 

applicazione delle pene, dove il fine non è tanto l’irrogazione o la dichiarazione 

quanto piuttosto la remissione7, possiamo cogliere l’indole pastorale del vigente 

diritto penale canonico, più medicinale che espiatorio, in conformità al principio 

terzo enunciato dal Sinodo dei vescovi del 1967 in vista della revisione del Co-

dice: «nelle leggi del Codice di diritto canonico deve risplendere lo spirito della 

carità, della temperanza, dell’umanità e della moderazione, tutte ugualmente 

virtù soprannaturali che distinguono le nostre leggi da qualunque altro diritto 

umano o profano»8.  

Il secondo caso è regolato dal can. 844, che innova la disciplina del primo 

Codice9 a norma del Concilio Vaticano II introducendo la possibilità della com-

municatio in sacris con determinati fedeli non cattolici per quanto riguarda i 

sacramenti della penitenza, dell’eucaristia e dell’unzione degli infermi. Pur ri-

badendo il principio generale in sé escludente per cui «i ministri cattolici am-

ministrano lecitamente i sacramenti ai soli fedeli cattolici, i quali parimenti li 

ricevono lecitamente dai soli ministri cattolici», il canone permette di includere 

nell’amministrazione dei predetti tre sacramenti anche «i membri delle Chiese 

orientali che non hanno piena comunione con la Chiesa cattolica», come pure 

«i membri delle altre Chiese, le quali, a giudizio della Sede apostolica, relativa-

mente ai sacramenti in questione, si trovino nella stessa condizione delle Chiese 

orientali» e, in pericolo di morte o per altra grave necessità a giudizio dell’au-

torità locale competente, «altri cristiani che non hanno piena comunione con la 

Chiesa cattolica», in un crescendo inclusivo dove determinante non è più la 

qualifica dei fedeli non cattolici come eretici e scismatici, ma la tensione di tutti 

i battezzati verso la piena comunione ecclesiale. 

Il terzo caso è quello del già citato can. 915, il quale in realtà non aggiunge 

nuove esclusioni ma rimanda sia alla disciplina penale che esclude gli scomu-

nicati e gli interdetti dal ricevere i sacramenti, sia al successivo can. 916 che 

impone al fedele «consapevole di essere in peccato grave» di autoescludersi 

                                           
subito dopo la promulgazione del Codice del 1983: cf., ad esempio, V. DE PAOLIS, «Il libro 

VI: le sanzioni nella Chiesa» in La Scuola Cattolica 112 (1984) 356-381. 
7
 Che la remissione sia il necessario punto di arrivo delle pene è evidente dalle modalità 

molteplici con cui può essere realizzata, anche nella singolare sede del foro interno (cf. cann. 

1354-1357), ulteriormente ampliate di recente nel caso della scomunica per aborto procurato 

(cf. FRANCESCO, lettera apostolica Misericordia et misera a conclusione del Giubileo straor-

dinario della misericordia, 20 novembre 2016, n. 12). 
8
 Nostra traduzione; per l’intero testo originale cf. Communicationes 1 (1969) 77-85. 

9
 Il can. 731§2 del Codice del 1917 stabiliva che «è vietato amministrare i sacramenti della 

Chiesa agli eretici e agli scismatici, anche a quelli che li chiedono errando in buona fede, se 

prima non si sono riconciliati con la Chiesa, respinti gli errori» (la traduzione è nostra). 



ELIO DOTTO 

 
5 

dalla comunione eucaristica10. Tale secondo rimando, riferito ai fedeli che osti-

natamente perseverano in peccato grave manifesto, offre anche la chiave erme-

neutica della norma, per cui l’ostacolo che determina l’esclusione non è soltanto 

l’irregolarità canonica ma, più radicalmente, l’inadeguatezza morale; fino a ri-

conoscere che l’obiettivo dell’esclusione stessa non è l’allontanamento ma piut-

tosto la conversione, nel contesto di quella salus animarum a cui devono essere 

ordinate tutte le norme canoniche.  

Nel rapporto originario tra legge e coscienza 

Il carattere medicinale della scomunica e dell’interdetto, la disciplina ecume-

nica della communicatio in sacris e l’irregolarità canonica come strumento per 

la salus animarum rendono evidente che l’intenzione inclusiva delle esclusioni 

canoniche dai sacramenti può essere compresa soltanto argomentando meglio 

l’articolazione che distingue e lega la legge canonica con la legge morale, e non 

certo attenuando il carattere vincolante delle norme con generici appelli alla 

misericordia. Un esempio di tale articolazione lo abbiamo proprio nel can. 916 

che stabilisce la condizione fondamentale richiesta al fedele per ricevere la co-

munione eucaristica: 

  
Colui che è consapevole di essere in peccato grave, non celebri la Messa né comu-

nichi al Corpo del Signore senza aver premesso la confessione sacramentale, a 

meno che (nisi) non vi sia una ragione grave e manchi l’opportunità di confessarsi; 

nel qual caso si ricordi che è tenuto a porre un atto di contrizione perfetta, che 

include il proposito di confessarsi quanto prima. 

 

La legge canonica è singolare non perché sia meno vincolante rispetto alle 

altre leggi umane, ma perché presuppone la legge morale, e dunque il ruolo 

centrale della coscienza nella stessa formalizzazione della legge. Pertanto, 

l’esclusione o viceversa l’inclusione rispetto alla comunione eucaristica non 

viene determinata da un’imposizione esterna ma da azioni interiori della co-

scienza: la consapevolezza di essere in peccato grave e l’atto di contrizione per-

fetta, che addirittura in determinati casi può sostituire l’obbligo esterno della 

confessione previa. Decisiva quindi non è la condizione canonica, ma piuttosto 

                                           
10

 In pratica il can. 915 impone ai ministri di non ammettere (ne admittantur) alla comu-

nione eucaristica quei fedeli che già sono esclusi a causa di una pena canonica irrogata o 

dichiarata di cui ai cann. 1331 e 1332 (e dunque non nel caso di una pena latae sententiae 

non dichiarata) oppure perché, perseverando ostinatamente in peccato grave manifesto, sono 

nella situazione morale di cui al can. 916. 



ESCLUSI? 6 

il rapporto della coscienza del fedele con la legge stessa di Dio, che viene espli-

citato dalla condizione canonica.  

Soltanto custodendo questa articolazione tra legge canonica e legge morale11 

sarà possibile evitare sia la deriva legalista del diritto canonico che la sua emar-

ginazione dalla pastorale, giungendo ad una corretta comprensione della comu-

nione ecclesiale, e delle conseguenti esclusioni od inclusioni rispetto ad essa.  

Nella tensione continua verso la piena comunione 

In conclusione, illuminante rimane la stessa definizione della comunione ec-

clesiale che troviamo nel Codice di diritto canonico al can. 20512: 

 
Su questa terra sono nella piena comunione della Chiesa cattolica quei battezzati 

che sono congiunti con Cristo nella sua compagine visibile, ossia mediante i vincoli 

della professione di fede, dei sacramenti e del governo ecclesiastico. 
 

L’ordinamento canonico vigente non distingue tra «fedeli che sono nella co-

munione», dunque inclusi, e «fedeli che non sono nella comunione», dunque 

esclusi; ma, più sottilmente, la distinzione è «su questa terra» tra «fedeli che 

sono nella piena comunione» e «fedeli che non sono nella piena comunione». 

La comunione ecclesiale infatti è manifestazione della comunione dei battezzati 

in Cristo: pertanto non potrà mai determinare un’appartenenza integralista od 

un’esclusione netta, ma dovrà sempre manifestare quella tensione per cui ogni 

battezzato cammina verso «la misura della pienezza di Cristo»13. In tale contesto, 

le esclusioni canoniche dai sacramenti, rimandando sempre alla coscienza del 

fedele, mantengono la loro funzione medicinale o ecumenica o di strumento per 

la salus animarum: e ci vincolano affinché «agendo secondo verità nella carità, 

                                           
11

 Purtroppo l’attuale dibattito attorno al capitolo ottavo dell’esortazione apostolica Amo-

ris laetitia fatica a mantenere questa articolazione, interpretando la condizione esistenziale 

dei fedeli divorziati risposati in riferimento più all’irregolarità canonica che alla situazione 

morale.  
12

 Il canone ha come fonte il n. 14 della Costituzione dogmatica Lumen gentium del Con-

cilio Vaticano II: insieme al can. 204 porta nell’ordinamento canonico l’ecclesiologia conci-

liare, costituendo una delle principali chiavi ermeneutiche del diritto canonico rinnovato, 

come testimonia la ripresa integrale di tali due canoni all’inizio del Codice dei canoni delle 

chiese orientali (cann. 7 e 8). 
13

 Cf. Ef 4,11-13: «Ed egli ha dato ad alcuni di essere apostoli, ad altri di essere profeti, 

ad altri ancora di essere evangelisti, ad altri di essere pastori e maestri, per preparare i fratelli 

a compiere il ministero, allo scopo di edificare il corpo di Cristo, finché arriviamo tutti 

all’unità della fede e della conoscenza del Figlio di Dio, fino all’uomo perfetto, fino a rag-

giungere la misura della pienezza di Cristo».  



ELIO DOTTO 

 
7 

cerchiamo di crescere in ogni cosa tendendo a lui, che è il capo, Cristo» (Ef 

4,15).

 

  



ESCLUSI? 8 

ELIO DOTTO 

 

Nato a Cuneo nel 1973, presbitero della Diocesi di Cuneo dal 1998, si è laureato 

in teologia pratica presso la Facoltà teologica dell’Italia Settentrionale di Mi-

lano nel 2006 con una tesi sul rinnovamento del linguaggio ecclesiastico in Ita-

lia.  

Insegnante di religione cattolica e vicario parrocchiale in alcune parrocchie 

della città di Cuneo tra il 1998 ed il 2007, dal 2008 al 2013 è stato insegnante e 

direttore didattico ed amministrativo dell’«Istituto mons. Andrea Fiore», com-

prendente quattro scuole paritarie cattoliche del primo ciclo di istruzione. 

Cancelliere vescovile nella Curia diocesana di Cuneo dal 2013, nel 2016 si è 

laureato in diritto canonico presso la Facoltà San Pio X di Venezia con una tesi 

sul tema: «Diritti fondamentali - Sulla pertinenza teologica e canonistica di una 

categoria giuridica moderna».  

Dal 19 luglio 2015 è anche parroco a Limone Piemonte (CN). 
 


